
 

 
Đại học Nguyễn Tất Thành    

 

275 Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 

https://doi.org/10.55401/san62y45 

Phát triển sản phẩm du lịch đặc thù gắn với di sản văn hóa phi vật thể: 

thách thức và cơ hội 
Giang Hào Côn, Nguyễn Xuân Cường  

Trung tâm Tin học NTT, Khoa Công nghệ Thông tin, Trường Đại học Nguyễn Tất Thành 

ghcon@ntt.edu.vn, nxcuong@ntt.edu.vn 

 

Tóm tắt   

Nghiên cứu này tập trung khám phá việc phát triển các sản phẩm du lịch đặc thù được 

hình thành từ di sản văn hóa phi vật thể, bao gồm nghệ thuật trình diễn truyền thống, 

lễ hội, nghi lễ và nghề thủ công. Di sản văn hóa phi vật thể không chỉ mang ý nghĩa 

văn hóa sâu sắc mà còn hàm chứa tiềm năng kể chuyện phong phú, góp phần tạo nên 

những trải nghiệm du lịch chân thực và sống động. Tuy nhiên, quá trình chuyển hóa 

các yếu tố di sản này thành sản phẩm du lịch khả thi đặt ra nhiều thách thức – như việc 

bảo tồn tính xác thực, ngăn ngừa sự thương mại hóa thái quá, và đảm bảo sự tham gia 

của cộng đồng địa phương. Nghiên cứu này phân tích những thách thức nêu trên, đồng 

thời nhận diện các cơ hội đổi mới, phục hồi văn hóa và phát triển kinh tế thông qua du 

lịch có trách nhiệm. Dựa trên các thực tiễn tiêu biểu toàn cầu và nghiên cứu tình huống 

tại địa phương, bài báo đề xuất các khuyến nghị chiến lược nhằm giúp các bên liên 

quan hài hòa giữa phát triển du lịch và bảo tồn văn hóa. Mục tiêu là xây dựng các sản 

phẩm du lịch tôn vinh bản sắc văn hóa, đồng thời nâng cao sức cạnh tranh điểm đến 

theo hướng ý nghĩa, đạo đức và bền vững. 

Nhận 30/05/2025 

Được duyệt 07/08/2025 

Công bố 30/09/2025 

Từ khóa 

Di sản văn hóa phi vật 

thể; Sản phẩm du lịch đặc 

sắc; Bảo tồn văn hóa; Trải 

nghiệm đích thực; Sự 

tham gia của cộng đồng, 

Đổi mới du lịch. 

 

® 2025 Journal of Science and Technology - NTTU  

 

1. Giới thiệu 

1.1. Tổng quan nghiên cứu và cơ sở lý luận 

Sự phát triển các sản phẩm du lịch dựa trên di sản văn 

hóa phi vật thể (DSVHPVT) đã trở thành một trọng tâm 

của nhiều nghiên cứu quốc tế và trong nước trong hai 

thập kỷ gần đây. Theo Timothy và Nyaupane (3), 

DSVHPVT không chỉ là một dạng tài nguyên văn hóa 

cần được bảo tồn, mà còn là yếu tố thiết yếu trong việc 

xây dựng trải nghiệm du lịch đặc thù, có khả năng kể 

chuyện và kết nối sâu sắc với du khách. (5) bổ sung rằng 

việc kiến tạo các “tưởng tượng du lịch” (tourism 

imaginaries) chính là quá trình tái cấu trúc ký ức và bản 

sắc cộng đồng thông qua trải nghiệm di sản. 

Trên nền lý thuyết về du lịch văn hóa và bảo tồn di sản 

sống, UNESCO năm 2023 (1) đã xác định vai trò chủ 

thể không thể thay thế của cộng đồng trong bảo tồn và 

tái tạo DSVHPVT, đồng thời nhấn mạnh rằng di sản chỉ 

thực sự sống động khi được tiếp tục thực hành trong bối 

cảnh xã hội đương đại. Điều này gợi mở cách tiếp cận 

phát triển sản phẩm du lịch như một quá trình đồng kiến 

tạo giữa cộng đồng – du khách – thị trường thay vì là sự 

“biểu diễn hóa” đơn tuyến. Cohen (7) nhấn mạnh mối 

quan hệ hai chiều giữa di sản và phát triển du lịch: trong 

khi du lịch có thể tạo nguồn lực cho bảo tồn, thì ngược 

lại, di sản mang lại tính cạnh tranh bền vững cho điểm 

đến nếu được quản trị đúng hướng. Cùng quan điểm đó, 

(6) đề xuất khung tiếp cận “phát triển du lịch địa phương 

hóa” (localized tourism development) dựa trên tri thức 

bản địa, tính xác thực và sự tham gia sâu của cộng đồng. 

Ở Việt Nam, UNESCO năm 2003 (12) đã cảnh báo hiện 

tượng “thương mại hóa không kiểm soát” có thể làm suy 

giảm giá trị DSVHPVT nếu thiếu quy hoạch và đối thoại 

văn hóa liên ngành. Tuy nhiên, tác giả cũng ghi nhận 

tiềm năng của các mô hình du lịch cộng đồng tại miền 

núi phía Bắc như Sa Pa, Hà Giang, hay một số lễ hội văn 

hóa dân gian tại miền Trung và Nam Bộ trong việc duy 

trì thực hành di sản thông qua du lịch. 

Tổng quan lý thuyết cho thấy sự giao thoa giữa các trụ 

cột: 

Xác thực văn hóa (Cultural Authenticity) – theo Cohen 

(7), là mức độ mà sản phẩm du lịch phản ánh đúng thực 

hành văn hóa bản địa thay vì chỉ tái hiện cho mục đích 

thương mại; 

Tham gia cộng đồng (Community Participation) – theo 

lý thuyết của Arnstein (13), phản ánh mức độ cộng đồng 

được trao quyền và kiểm soát quá trình phát triển du 

lịch; 

Phát triển bền vững (Sustainable Development) – theo 

định nghĩa của United Nations World Tourism 

Organization (UNWTO), nhấn mạnh hài hòa giữa lợi 

ích kinh tế, xã hội và bảo tồn giá trị văn hóa. 

https://doi.org/10.55401/san62y45
mailto:ghcon@ntt.edu.vn
mailto:nxcuong@ntt.edu.vn


 

 
Đại học Nguyễn Tất Thành    

 

Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 276 

Việc kết hợp ba trụ cột lý luận nêu trên cho phép hình 

thành một khung phân tích có chiều sâu và nền tảng lý 

thuyết vững chắc cho nghiên cứu này. Từ đó, bài viết 

không chỉ phản ánh hiện trạng thực tiễn mà còn góp 

phần đóng góp vào tiến trình xây dựng hệ khái niệm liên 

quan đến du lịch di sản phi vật thể trong bối cảnh Việt 

Nam đương đại. 

Trong bối cảnh toàn cầu hóa và thị trường du lịch ngày 

càng đồng nhất, các điểm đến đang nỗ lực tạo sự khác 

biệt thông qua bản sắc văn hóa. Di sản văn hóa phi vật 

thể (DSVHPVT) bao gồm truyền thống truyền miệng, 

nghệ thuật trình diễn, nghi lễ, tri thức dân gian và nghề 

thủ công là nguồn tài nguyên quý giá để phát triển các 

sản phẩm du lịch độc đáo và ý nghĩa. Nếu được khai thác 

đúng cách, DSVHPVT không chỉ làm phong phú trải 

nghiệm du khách mà còn góp phần bảo tồn văn hóa và 

trao quyền cho cộng đồng địa phương. Tuy nhiên, quá 

trình này phức tạp, đòi hỏi sự cân bằng tinh tế giữa động 

lực thương mại và bảo vệ tính xác thực văn hóa. 

Du lịch văn hóa ngày càng trở thành xu hướng nổi bật 

trong bối cảnh toàn cầu hóa và đô thị hóa nhanh chóng. 

Trong đó, di sản văn hóa phi vật thể – bao gồm nghệ 

thuật trình diễn dân gian, tập quán xã hội, tri thức dân 

gian, và nghề thủ công truyền thống – không chỉ là tài 

sản quý báu của cộng đồng mà còn là nền tảng để tạo 

nên các sản phẩm du lịch độc đáo, khác biệt. Việc phát 

triển sản phẩm du lịch gắn với DSVHPVT mang lại cơ 

hội kinh tế cho địa phương, góp phần bảo tồn văn hóa 

và tăng tính bền vững của ngành du lịch. Tuy nhiên, quá 

trình này cũng đối mặt với nhiều thách thức về khai thác, 

quản lý và bảo tồn. 

1.2. Cơ sở lý luận 

Phát triển sản phẩm du lịch gắn với di sản văn hóa phi 

vật thể (DSVHPVT) là lĩnh vực giao thoa giữa nghiên 

cứu di sản, phát triển bền vững và quản trị du lịch. Các 

lý thuyết nền tảng hình thành cho hướng nghiên cứu này 

gồm: 

a. Lý thuyết về tính xác thực văn hóa (cultural 

authenticity), 

b. Lý thuyết về sự tham gia của cộng đồng (community-

based approach), và 

c. Lý thuyết phát triển du lịch bền vững (sustainable 

tourism development). 

Theo (7), tính xác thực văn hóa không chỉ nằm ở hình 

thức biểu hiện bên ngoài mà còn gắn liền với ngữ cảnh 

xã hội và chức năng cộng đồng của thực hành văn hóa. 

(5) bổ sung rằng “tính xác thực” trong du lịch là kết quả 

của sự thương lượng giữa cộng đồng – du khách – thị 

trường, chứ không phải yếu tố bất biến. 

Lý thuyết tiếp cận cộng đồng (10) nhấn mạnh rằng sự 

tham gia thực chất của người dân địa phương không chỉ 

góp phần nâng cao chất lượng trải nghiệm du lịch, mà 

còn tạo điều kiện để gìn giữ và tái sinh các thực hành 

văn hóa trong bối cảnh hiện đại. Trong khi đó, lý thuyết 

phát triển du lịch bền vững đề cao sự hài hòa giữa ba yếu 

tố: kinh tế – văn hóa – sinh thái, trong đó DSVHPVT 

giữ vai trò then chốt trong việc duy trì tính đặc thù và 

bền vững dài hạn cho điểm đến. 

Khẳng định rằng di sản – nếu được tiếp cận một cách 

đạo đức – không chỉ là “nội dung du lịch” mà còn là 

nguồn lực xã hội có khả năng tái thiết cộng đồng sau 

khủng hoảng. Điều này mở rộng vai trò của du lịch từ 

chỗ là công cụ khai thác kinh tế sang vai trò phương tiện 

phục hồi văn hóa và phát triển cộng đồng. (7) 

Dựa trên các khung lý thuyết nêu trên, nghiên cứu này 

xác định rằng việc xây dựng sản phẩm du lịch từ 

DSVHPVT cần phải được tiếp cận như một quá trình xã 

hội – văn hóa – kinh tế phức hợp, đòi hỏi sự phối hợp đa 

ngành và đặt cộng đồng vào vị trí trung tâm 

2. Thực trạng phát triển sản phẩm du lịch gắn với di 

sản văn hoá vi vật thể 

2.1. Thực trạng thế giới 

Trên phạm vi toàn cầu, việc tích hợp di sản văn hóa phi 

vật thể (DSVHPVT) vào phát triển sản phẩm du lịch đã 

và đang được nhiều quốc gia triển khai như một chiến 

lược làm nổi bật bản sắc điểm đến và thu hút phân khúc 

du khách tìm kiếm trải nghiệm văn hóa sâu sắc. Các mô 

hình như du lịch lễ hội truyền thống tại Nhật Bản 

(matsuri), tour thực hành nghệ thuật trà đạo, múa 

kabuki, hay du lịch tâm linh gắn với nghi lễ tôn giáo ở 

Ấn Độ là những ví dụ điển hình cho việc “thể hiện hóa” 

DSVHPVT trong trải nghiệm du lịch mà vẫn duy trì tính 

linh thiêng và nguyên bản (12). 

Tại châu Âu (7,9), chương trình “Creative Tourism” 

triển khai tại Tây Ban Nha và Bồ Đào Nha đã tạo ra 

những sản phẩm cho phép du khách trực tiếp tham gia 

vào các thực hành truyền thống như làm gốm, dệt vải, 

chế biến ẩm thực bản địa. Các mô hình này không chỉ 

nâng cao tính xác thực trong trải nghiệm mà còn góp 

phần tạo thu nhập cho cộng đồng địa phương – những 

người gìn giữ di sản. Tuy nhiên, nhiều sản phẩm vẫn gặp 

rủi ro bị thương mại hóa thái quá, hoặc bị điều chỉnh 

theo thị hiếu thị trường, làm xói mòn bản sắc văn hóa 

ban đầu (9). 

2.2. Thực trạng tại Việt Nam 

Việt Nam là quốc gia có nền văn hóa đa dạng, với hơn 

4000 lễ hội, hàng trăm loại hình nghệ thuật truyền thống 

và tri thức dân gian phong phú. Tính đến năm 2023, Việt 

Nam có 15 di sản văn hóa phi vật thể được UNESCO 



  

 
Đại học Nguyễn Tất Thành 

 

277 Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 

công nhận, trong đó có những di sản nổi bật như Ca trù, 

Quan họ Bắc Ninh, Nhã nhạc cung đình Huế, Đờn ca tài 

tử Nam Bộ, và nghệ thuật Bài chòi (13). Đây là nền tảng 

thuận lợi để phát triển các sản phẩm du lịch văn hóa đặc 

thù. 

Một số địa phương như Huế, Hội An, Sa Pa, Hà Giang 

đã bước đầu hình thành các mô hình kết hợp DSVHPVT 

với sản phẩm du lịch như tour nghe Ca Huế trên sông 

Hương, tham quan làng nghề gốm Bát Tràng, trải 

nghiệm lễ hội truyền thống ở miền núi phía Bắc. Các 

sáng kiến này mở ra hướng tiếp cận lấy bản sắc văn hóa 

làm trung tâm cho định vị thương hiệu du lịch. 

Tuy vậy, hiện nay các mô hình triển khai vẫn còn hạn 

chế cả về chiều sâu văn hóa lẫn tính chuyên nghiệp trong 

vận hành. Nhiều sản phẩm vẫn mang tính trình diễn bề 

mặt, thiếu câu chuyện văn hóa rõ ràng, chưa thực sự tạo 

được không gian cho du khách tham gia, tương tác và 

đồng kiến tạo giá trị. Việc xây dựng sản phẩm du lịch 

gắn với DSVHPVT tại Việt Nam còn mang tính “ứng 

biến”, chưa có khung lý thuyết và chính sách quản trị 

phù hợp, dẫn đến nguy cơ sao chép mô hình rập khuôn 

và thương mại hóa quá mức (13). 

Bên cạnh đó, mức độ tham gia của cộng đồng trong quá 

trình hoạch định và vận hành sản phẩm vẫn còn mờ nhạt. 

Nhiều lễ hội truyền thống bị “sân khấu hóa” để phục vụ 

du khách, nhưng lại thiếu sự tham vấn từ người dân bản 

địa – những người có vai trò chủ thể trong thực hành và 

truyền nối di sản. Việc này không chỉ làm giảm giá trị 

văn hóa, mà còn tạo ra sự xa cách giữa cộng đồng và 

ngành du lịch. 

Cuối cùng, năng lực chuyển đổi số, truyền thông và thiết 

kế sản phẩm gắn với DSVHPVT tại địa phương còn yếu. 

Hầu hết các điểm đến chưa có cơ sở dữ liệu số hóa, hệ 

thống nội dung kể chuyện (storytelling) hay nền tảng trải 

nghiệm trực tuyến về di sản. Điều này làm hạn chế khả 

năng tiếp cận du khách thế hệ mới và giảm năng lực cạnh 

tranh của sản phẩm du lịch văn hóa trong bối cảnh hội 

nhập số. 

3. Các thách thức chính 

Việc tích hợp di sản văn hóa phi vật thể (DSVHPVT) 

vào sản phẩm du lịch tuy mở ra nhiều cơ hội nhưng cũng 

đặt ra các thách thức phức tạp, vừa có tính bản thể (liên 

quan đến chính bản chất của di sản), vừa có tính hệ thống 

(liên quan đến cách thức tổ chức, quản trị và tiêu thụ di 

sản trong du lịch). Các thách thức này không tồn tại độc 

lập, mà đan xen và tạo ra các tác động tiêu cực chéo nếu 

không được xử lý đúng mức. 

3.1. Sự chiếm dụng văn hoá và xói mòn tính xác thực 

Một trong những thách thức căn bản là hiện tượng chiếm 

dụng văn hóa – khi DSVHPVT bị tách rời khỏi ngữ cảnh 

gốc và được tái hiện dưới hình thức thương mại hóa. 

Việc tái dựng lễ hội hay trình diễn nghệ thuật dân gian 

nhằm phục vụ du khách có thể dẫn đến sự lệch chuẩn về 

ý nghĩa, chức năng và tinh thần văn hóa ban đầu. Sự 

thiếu vắng cơ chế kiểm soát nội dung và cách thức thể 

hiện khiến nhiều giá trị nguyên bản bị bóp méo, dẫn đến 

sự mất lòng tin từ cả cộng đồng bản địa và du khách tìm 

kiếm trải nghiệm chân thực (10). 

3.2. Vai trò mờ nhạt của cộng đồng địa phương 

DSVHPVT gắn liền với đời sống và thực hành văn hóa 

của cộng đồng. Tuy nhiên, trên thực tế, cộng đồng 

thường bị đẩy ra ngoài lề trong quá trình hoạch định và 

tổ chức sản phẩm du lịch. Việc thiếu quyền tham gia vào 

thiết kế, quản trị và phân phối lợi ích khiến cộng đồng 

mất đi động lực gìn giữ di sản, thậm chí phản ứng tiêu 

cực với các can thiệp từ bên ngoài. Điều này đi ngược 

lại tinh thần của Công ước UNESCO 2003 về bảo vệ 

DSVHPVT. 

3.3. Thiếu cơ chế bảo vệ và tài liệu hoá hệ thống 

Một rào cản đáng kể là sự thiếu hụt hệ thống tài liệu hóa, 

kiểm kê và công nhận DSVHPVT một cách khoa học. 

Nhiều thực hành văn hóa tồn tại ở dạng truyền miệng, 

phi chính thức và chưa được hệ thống hóa. Điều này 

khiến các hoạt động du lịch gặp khó khăn trong việc xây 

dựng sản phẩm có chiều sâu, đồng thời làm tăng nguy 

cơ bị hiểu sai, rập khuôn hoặc bị thương mại hóa phiến 

diện. 

3.4. Đứt gãy giữa di sản và thị trường 

Sự không ăn khớp giữa giá trị văn hóa bản địa và logic 

thị trường là một vấn đề mang tính hệ thống. Trong khi 

ngành du lịch ưu tiên tính giải trí, tốc độ và tiêu chuẩn 

hóa, thì DSVHPVT yêu cầu thời gian, sự lắng nghe và 

tiếp xúc chậm rãi. Việc chạy theo xu hướng thị trường 

có thể dẫn đến các sản phẩm hời hợt, không phản ánh 

được chiều sâu giá trị bản địa, từ đó làm mất đi điểm 

khác biệt vốn có của điểm đến. 

3.5. Thách thức từ thương mại hoá cực đoan 

Khi di sản bị biến thành hàng hóa phục vụ thị trường, 

nguy cơ bị “biểu diễn hóa” là không thể tránh khỏi. Các 

yếu tố văn hóa bị biến tấu quá mức có thể dẫn đến sự 

phản cảm, tạo nên khoảng cách giữa người làm du lịch 

và cộng đồng chủ sở hữu di sản. Hệ quả là một sản phẩm 

mất tính xác thực, thiếu cảm xúc và không có giá trị dài 

hạn. 

3.6. Giới hạn trong chuyển đổi số và tiếp cận công 

nghệ 

Việc ứng dụng công nghệ số trong số hóa và quảng bá 

DSVHPVT còn hạn chế. Phần lớn các địa phương chưa 

có nguồn lực, kỹ năng hoặc hạ tầng để chuyển các giá 

trị văn hóa phi vật thể thành nội dung số hóa có tính 



 

 
Đại học Nguyễn Tất Thành    

 

Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 278 

tương tác cao. Điều này làm giảm năng lực cạnh tranh 

của sản phẩm du lịch trong kỷ nguyên số và đặc biệt là 

với thế hệ du khách trẻ. 

4. Các phương pháp tiếp cận chiến lược 

Trước các thách thức phức hợp đã phân tích ở trên, cần 

thiết xây dựng các phương pháp tiếp cận chiến lược có 

tính hệ thống, liên ngành và nhạy cảm với bối cảnh văn 

hóa. Không có một công thức chung cho mọi địa 

phương, nhưng một số nguyên tắc cốt lõi có thể định 

hướng cho quá trình phát triển bền vững các sản phẩm 

du lịch gắn với DSVHPVT. 

4.1. Thiết kế lấy cộng đồng làm trung tâm 

Trung tâm của mọi chiến lược phát triển du lịch dựa trên 

DSVHPVT phải là cộng đồng địa phương – những 

người nắm giữ, thực hành và trao truyền di sản. Phương 

pháp tiếp cận từ dưới lên (bottom-up) cần được ưu tiên, 

trong đó cộng đồng không chỉ là người tham gia mà là 

đồng sáng tạo sản phẩm, đồng sở hữu giá trị và đồng 

hưởng lợi từ kết quả kinh tế. Điều này tạo ra động lực 

bền vững và củng cố tinh thần tự cường văn hóa. 

4.2. Diễn giải có đạo đức và kể chuyện văn hoá sâu 

sắc 

Các sản phẩm du lịch không chỉ cần hấp dẫn về hình 

thức mà còn phải có chiều sâu trong nội dung. Việc kể 

lại những câu chuyện gắn với lễ hội, tri thức dân gian, 

hay truyền thống nghệ thuật cần được thực hiện với sự 

tôn trọng và chính xác. Nghệ thuật kể chuyện 

(storytelling) không chỉ là kỹ thuật tiếp thị mà là phương 

tiện kết nối ký ức, bản sắc và cảm xúc giữa người dân 

và du khách. 

4.3. Phát triển sản phẩm linh hoạt và thích ứng 

Thị trường du lịch ngày nay thay đổi nhanh chóng. Do 

đó, sản phẩm dựa trên DSVHPVT cần được thiết kế dưới 

dạng mô-đun có thể tùy chỉnh, thích ứng với nhiều nhóm 

khách khác nhau nhưng vẫn giữ được lõi giá trị văn hóa. 

Điều này đòi hỏi sự linh hoạt về mô hình tổ chức và khả 

năng đánh giá phản hồi thị trường một cách liên tục. 

4.4. Lồng ghép đánh giá tác động di sản (Heritage 

Impact Assesment – HIA) 

Trước mỗi can thiệp du lịch vào một không gian văn hóa 

sống, cần có quy trình đánh giá tác động toàn diện để 

đảm bảo không gây tổn hại cho cấu trúc biểu tượng, tinh 

thần và tính toàn vẹn của di sản. HIA là công cụ không 

chỉ bảo vệ di sản mà còn giúp hoạch định chính sách phù 

hợp hơn với thực tiễn văn hóa. 

4.5. Tăng cường chuyển đổi số gắn với giá trị bản địa 

Chuyển đổi số không nên được xem chỉ là công cụ 

quảng bá, mà là phần mở rộng của chính thực hành di 

sản trong thời đại mới. Việc xây dựng các bảo tàng số, 

tour ảo, nền tảng tương tác và hệ thống dữ liệu hóa 

DSVHPVT giúp mở rộng khả năng tiếp cận, lưu giữ tri 

thức truyền thống và tăng cường khả năng truyền thông 

văn hóa xuyên thế hệ. 

5. Mô hình đề xuất phát triển sản phẩm du lịch gắn 

với di sản văn hoá phi vật thể theo hướng đồng kiến 

tạo và bền vững 

Việc phát triển sản phẩm du lịch từ di sản văn hóa phi 

vật thể (DSVHPVT) đòi hỏi một cách tiếp cận hệ thống, 

nhấn mạnh sự tương tác giữa các bên liên quan trong 

một hệ sinh thái văn hóa – kinh tế – xã hội. Dựa trên 

tổng hợp lý thuyết và thực tiễn trong nước và quốc tế, 

nghiên cứu đề xuất mô hình phát triển sản phẩm du lịch 

đặc thù gồm năm giai đoạn, được vận hành theo nguyên 

tắc đồng kiến tạo, có sự tham gia của cộng đồng, và 

hướng đến tính bền vững toàn diện. 

5.1. Giai đoạn 1: Xác định và lập bản đồ di sản 

Giai đoạn đầu tiên yêu cầu tiến hành kiểm kê và lập bản 

đồ văn hóa tại địa phương nhằm xác định các yếu tố 

DSVHPVT có giá trị, tính đại diện và tiềm năng phát 

triển thành sản phẩm du lịch. Hoạt động này cần phối 

hợp giữa các nhà nghiên cứu văn hóa, nghệ nhân, cộng 

đồng sở hữu di sản, và chính quyền địa phương. Việc 

nhận diện này không chỉ dựa trên yếu tố lịch sử hay lễ 

hội, mà cần xem xét cả thực hành sống và tri thức bản 

địa đang vận hành trong cộng đồng đương đại. 

5.2. Giai đoạn 2: Tham vấn và đồng sáng tạo với các 

bên liên quan 

Giai đoạn này tập trung xây dựng nền tảng hợp tác đa 

bên, trong đó các chủ thể như cộng đồng, nghệ nhân, 

doanh nghiệp lữ hành, nhà làm chính sách, và các tổ 

chức hỗ trợ cùng nhau tham gia thiết kế sản phẩm. Mô 

hình này đảm bảo sự minh bạch trong phân quyền, phân 

vai và phân lợi, từ đó tạo ra đồng thuận xã hội và củng 

cố năng lực nội sinh của cộng đồng. 

5.3. Giai đoạn 3: Nâng cao năng lực và hiểu biết văn 

hoá 

Việc đào tạo là điều kiện tiên quyết để đảm bảo chất 

lượng sản phẩm và duy trì tính bền vững. Cộng đồng cần 

được tập huấn về quản lý du lịch, tổ chức sự kiện, giao 

tiếp liên văn hóa, trong khi các doanh nghiệp cần nâng 

cao hiểu biết về bảo tồn di sản, đạo đức văn hóa và quản 

trị nhạy cảm văn hóa. Giai đoạn này đóng vai trò như 

một “nút giao” chuyển đổi từ tiềm năng sang năng lực 

thực hiện. 

5.4. Giai đoạn 4: Thiết kế và thử nghiệm sản phẩm 

Trên cơ sở đã được xây dựng, các sản phẩm thí điểm sẽ 

được phát triển và kiểm nghiệm. Chúng có thể bao gồm: 

tour trải nghiệm lễ hội, hoạt động trình diễn nghệ thuật 

dân gian, lớp học nghề thủ công truyền thống, tuyến du 

lịch cộng đồng, hội thảo truyền thống, hoặc không gian 



  

 
Đại học Nguyễn Tất Thành 

 

279 Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 

trải nghiệm số. Việc thử nghiệm cần có quy trình phản 

hồi – điều chỉnh – tái thiết kế để đảm bảo tính thích ứng 

và khả thi thực tế. 

5.5. Giai đoạn 5: Giám sát, chia sẻ lợi ích và tái đầu 

tư 

Giai đoạn cuối là thiết lập các cơ chế chia sẻ lợi ích rõ 

ràng, trong đó một phần doanh thu sẽ được phân bổ cho 

cộng đồng, nghệ nhân, và hoạt động bảo tồn. Đồng thời, 

cần xây dựng hệ thống giám sát định kỳ để đánh giá tác 

động về mặt văn hóa, kinh tế và xã hội. Việc tái đầu tư 

trở lại vào bảo tồn di sản không chỉ là trách nhiệm đạo 

đức mà còn là điều kiện để duy trì năng lực tái tạo giá trị 

văn hóa lâu dài. 

5.6. Khung mô hình hỗ trợ: Tam giác bền vững và 

Trung tâm trải nghiệm di sản 

Bổ trợ cho chu trình năm giai đoạn, nghiên cứu đề xuất 

hai cơ chế hỗ trợ: 

Tam giác bền vững: Gồm ba thành tố chủ chốt - (1) Di 

sản (nội dung cốt lõi), (2) Cộng đồng (chủ thể thực 

hành), và (3) Doanh nghiệp (tác nhân thương mại hóa) 

– được kết nối bằng các nguyên tắc đạo đức và tính minh 

bạch trong hợp tác. 

Trung tâm trải nghiệm DSVHPVT tại địa phương: là 

không gian giáo dục văn hóa, tổ chức sự kiện và giao 

lưu du khách – nơi du lịch và di sản không chỉ “gặp 

nhau” mà còn cùng nhau “sáng tạo giá trị mới”. 

5.7. Vai trò của công nghệ và giáo dục liên thế hệ 

Ngoài các thành tố truyền thống, nghiên cứu đề xuất đưa 

giáo dục di sản vào trường học địa phương, kết hợp với 

chuyển đổi số để đảm bảo sự tiếp nối và lan tỏa. Việc số 

hóa di sản, xây dựng bảo tàng ảo, sử dụng nền tảng 

tương tác kỹ thuật số góp phần làm giàu phương thức 

tiếp cận di sản, đồng thời kết nối cộng đồng với thế hệ 

trẻ và du khách toàn cầu. 

6. Kết luận 

Nghiên cứu này đóng góp vào hệ thống lý thuyết về phát 

triển du lịch gắn với di sản văn hóa phi vật thể 

(DSVHPVT) thông qua việc tích hợp và mở rộng ba trụ 

cột lý luận: tính xác thực văn hóa, sự tham gia của cộng 

đồng và phát triển du lịch bền vững. 

Thứ nhất, nghiên cứu góp phần làm rõ khái niệm “xác 

thực văn hóa động” (dynamic cultural authenticity), 

trong đó giá trị xác thực không được hiểu là cố định, bất 

biến mà là quá trình thương lượng liên tục giữa cộng 

đồng, du khách và thị trường. Khác với quan điểm 

truyền thống coi di sản là “đối tượng được trưng bày”, 

nghiên cứu nhấn mạnh DSVHPVT là “thực hành sống” 

cần được bảo vệ trong chính ngữ cảnh đương đại của nó 

(5). 

Thứ hai, nghiên cứu đề xuất một mô hình tham gia cộng 

đồng đa tầng và linh hoạt, vượt ra khỏi cách tiếp cận 

hình thức như “tham vấn” hay “đồng tổ chức”. Mô hình 

5 giai đoạn được trình bày không chỉ bao gồm sự đồng 

kiến tạo sản phẩm, mà còn mở rộng đến cơ chế chia sẻ 

lợi ích, giám sát liên tục và tái đầu tư vào bảo tồn. Điều 

này làm rõ thêm các cấp độ quyền lực và trách nhiệm 

của cộng đồng trong phát triển du lịch – một nội dung 

vẫn còn mờ nhạt trong nhiều mô hình lý thuyết hiện nay. 

Thứ ba, nghiên cứu góp phần củng cố lý thuyết về du 

lịch di sản số (digital heritage tourism)-một hướng tiếp 

cận mới đang hình thành tại các quốc gia đang phát triển. 

Việc tích hợp công nghệ số không chỉ phục vụ truyền 

thông và quảng bá, mà còn đóng vai trò như công cụ bảo 

tồn di sản trong bối cảnh thực hành văn hóa đang bị đe 

dọa bởi đô thị hóa, toàn cầu hóa và biến đổi khí hậu. 

Cuối cùng, khái niệm “tam giác bền vững” được trình 

bày trong bài viết – bao gồm ba thành tố: di sản, cộng 

đồng, doanh nghiệp-là sự điều chỉnh và mở rộng từ các 

mô hình hiện hành, tạo nên một khung khái niệm linh 

hoạt để phân tích, thiết kế và triển khai sản phẩm du lịch 

gắn với DSVHPVT trong các bối cảnh văn hóa đặc thù. 

Thông qua đó, bài nghiên cứu không chỉ củng cố cơ sở 

lý thuyết hiện có mà còn đóng góp một khung tiếp cận 

tích hợp liên ngành, có thể ứng dụng tại nhiều địa 

phương khác nhau, đặc biệt là tại các quốc gia đang phát 

triển có nền văn hóa bản địa phong phú như Việt Nam. 

Việc tích hợp DSVHPVT vào du lịch là một nỗ lực triển 

vọng nhưng đòi hỏi sự cẩn trọng. Cách tiếp cận này có 

thể biến du lịch thành công cụ phục hưng văn hóa, trao 

quyền kinh tế và đối thoại liên văn hóa. Tuy nhiên, để 

hiện thực hóa tiềm năng này, cần có quy hoạch có sự 

tham gia, thương mại hóa có đạo đức và giám sát liên 

tục. Mô hình dựa trên sở hữu cộng đồng, tôn trọng tính 

xác thực và thiết kế du lịch thích ứng sẽ mở ra con đường 

phát triển du lịch văn hóa đặc thù và bền vững thực sự. 

Việc phát triển sản phẩm du lịch đặc thù gắn với 

DSVHPVT vừa là cơ hội, vừa là thách thức lớn đối với 

ngành du lịch Việt Nam. Nếu có chiến lược phù hợp, 

cách tiếp cận nhân văn và sự phối hợp chặt chẽ giữa các 

bên, DSVHPVT có thể trở thành “chìa khóa vàng” để 

thúc đẩy du lịch bền vững và bảo tồn bản sắc văn hóa 

dân tộc trong thời kỳ hội nhập. 

Lời cảm ơn: Chúng tôi xin gửi lời cảm ơn chân thành 

đến các chuyên gia, giảng viên, sinh viên và các nhà 

quản lý du lịch đã dành thời gian, chia sẻ kinh nghiệm 

và đóng góp ý kiến quý báu cho nghiên cứu này. Sự hỗ 

trợ và hợp tác của quý vị là động lực quan trọng giúp 

chúng tôi hoàn thành bài viết với những góc nhìn sâu sắc 

và thực tiễn. Chúng tôi cũng xin tri ân các tổ chức ngành 



 

 
Đại học Nguyễn Tất Thành    

 

Tạp chí Khoa học & Công nghệ Vol 8, S1, Năm 2025 280 

du lịch, viện nghiên cứu và doanh nghiệp đã cung cấp 

dữ liệu, tài liệu tham khảo và các thông tin hữu ích, góp 

phần nâng cao chất lượng nghiên cứu. Hy vọng rằng 

những kết quả từ nghiên cứu này sẽ mang lại giá trị thiết 

thực, góp phần thúc đẩy sự đổi mới và phát triển bền 

vững của ngành du lịch trong kỷ nguyên số.

Tài liệu tham khảo 

1. UNESCO (2003). Convention for the Safeguarding of Intangible Cultural Heritage. 

2. Nguyễn Văn Lưu. (2020). Du lịch văn hóa và phát triển bền vững. NXB Đại học Quốc gia. 

3. Timothy, D. J., & Nyaupane, G. P. (2009). Cultural Heritage and Tourism in the Developing World: A Regional 

Perspective. Routledge. 

4. Bessière, J. (2013). Heritage as a driver of development: its role in sustainable tourism. Journal of Cultural 

Heritage Management and Sustainable Development. 

5. Salazar, N. B. (2012). Tourism Imaginaries: Anthropological Approaches. Berghahn Books. 

6. George, E. W., Mair, H., & Reid, D. G. (2009). Rural Tourism Development: Localism and Cultural Change. 

Channel View Publications. 

7. Cohen, E. (1988). Authenticity and Commoditization in Tourism. Annals of Tourism Research. 

8.  Salazar, N. B. (2012). Tourism Imaginaries: Anthropological Approaches. Berghahn Books. 

9. Bessière, J. (2013). Heritage as a driver of development: its role in sustainable tourism. Journal of Cultural 

Heritage Management and Sustainable Development. 

10. George, E. W., Mair, H., & Reid, D. G. (2009). Rural Tourism Development: Localism and Cultural Change. 

Channel View Publications. 

11. Timothy, D. J., & Nyaupane, G. P. (2009). Cultural Heritage and Tourism in the Developing World: A Regional 

Perspective. Routledge. 

12. UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of Intangible Cultural Heritage. 

13.   Nguyễn Văn Lưu. (2020). Du lịch văn hóa và phát triển bền vững. NXB Đại học Quốc gia TPHCM. 

 

Developing distinctive tourism products linked to intangible cultural 

heritage: challenges and opportunities 
Giang Hao Con, Nguyen Xuan Cuong  

NTT Information Technology Center, Faculty of Information Technology, Nguyen Tat Thanh University. 

ghcon@ntt.edu.vn, nxcuong@ntt.edu.vn 

 

Abstract This research explores the development of distinctive tourism products derived from intangible cultural 

heritage (ICH), such as traditional performing arts, festivals, rituals, and craftsmanship. ICH holds profound cultural 

significance and offers rich storytelling potential that can shape immersive tourism experiences. However, 

transforming these heritage elements into viable tourism products presents notable challenges-such as preserving 

authenticity, preventing cultural exploitation, and ensuring community participation. This study examines these 

challenges while identifying the opportunities for innovation, cultural revitalization, and economic growth through 

responsible tourism. Drawing on global best practices and local case studies, the research proposes strategic 

recommendations for stakeholders to align cultural sustainability with tourism development. The goal is to create 

tourism products that honor cultural identity while enhancing destination competitiveness in a meaningful, ethical, 

and sustainable manner. 

Keywords Intangible cultural heritage, Distinctive tourism products, Cultural preservation, Authentic experience, 

Community involvement, Tourism innovation, Cultural sustainability, Responsible tourism 

mailto:ghcon@ntt.edu.vn
mailto:nxcuong@ntt.edu.vn

